大仏蓮弁毛彫の思想史的背景

平

岡

定

海

しようとしている場合が多い 大仏の蓮弁に彫られた天平創建時の毛彫について、その多くの人々は蓮華蔵世界を画けるものとして専ら華厳経の経典にもとづきこれを理解

ち毘盧舎仏が、梵網経の教主か、華厳経の教主かを解決する重大な鍵となるものであった」と、この、毛彫の示す教学史的意義を高く評価して べ、その論注のなかで「大仏蓮弁の蓮華蔵世界は何経に依って毛彫されたものであるかという事は、古米異説のあった処で、 ることなく、 梵網経及び華厳経の所説に基づいたものであり、 その二十五段の界線は、 もこの毛彫については「大仏造立当初の精神の忠実な継承であったとは到底考えられない」として® 否定的見開を述べられている。 これに対して近時、狭川宗玄氏は東大寺大仏蓮介毛彫蓮華蔵世界私考のなかでこの毛彫の思想史的根拠として「後世の華厳教学的な立場に依 そして家永三郎氏は銅座陰刻図が鑑真を中心とする梵網経の影響を受けざるを得なかったとして、仏身については華厳経的立場を支持しつつ 倶舎論で説く色界十七天による三界説による」®と述 この問題は大仏即

てさらに分折し、さらに考察を加えんとするものである。 しかし私はいまの蓮弁の示す意義について、それがインド古代より発生した須弥山思想に対する華厳的理解である点に注目しようとするもの 先の論説の如きはあまりにも近視眼的理解に傾いているため、その考証の具体性に欠けている点が多い。よってこのため本論をもっ

- ① 上代仏教思想史研究 二四八頁
- ② 寧楽仏教の一断面―東大寺蓮弁毛彫蓮華蔵世界私考、狭川宗玄(南都仏教第一号所収)

#### 一、須弥山思想の発生

大仏蓮弁に画ける七つの須弥山については、その理解の関係より一ケの須弥山と三十三天及び釈迦を画いて成立しているものであることを理

解しなければならない。①

繁栄と敵に対する降伏を祈願するためにも、宇宙の萬象を自身の運命とも合一して、神に祈ることによって神の力によって生命や生活を約束さ れると考えた。そして自然現象を神格化し、 C一五○○年に成立したインド人の神話的宇宙観のなかには、インドアーリア人が牧畜を主として生業をいとなんでいた関係によりその生活の しかし、この須弥山の原流については、やはりインド神話等に発生を求めなければならない。として Rig Veda(梨倶吠陀) を中心としてB 天体の運行を認め、 その時刻の誤らないことを以て Varuña は宗教に対する Rta をあらはすものであるとも考えられる。 殊に天体現象の不思議に感激して種々の神を成立さした。 その基本的構成は、 蒼空の萬有を蔽っ

さらに太陽の存在を認め、 これを Sūrya, Mitra, Savritr, Pūsan, Visnu 等、それぞれの性格を神格化して Rig Vada はインド人の太陽の

神話とまでいわれている。

Indra(インドラ)は天空地の諸神の中に於て第一位の神界の中心的地位を獲ている。 (風神)やParjanura(雨神)が重んぜられ、特に雷霆の支配者として、またインダス河の豊饒な沃地と、その河のもつ防衛的役割からしても、 しかし彼等アーリア人の農耕や牧畜に直接影響を与えるのは太陽よりむしろ気流現象であって、そのためにもそれを支配する神として Vāyu

この Indra こそ因陀羅とも帝釈天とも訳して、勇決の義を以て、天帝、天主の位置を与えられ、 須弥山頂の忉利天(trayastrimas)善見城に

住するとされている。

そしてさらに吠陀の信仰では天神から次に空神 悪鬼、 羅刹を鉄囲山の山腹の凹地に配し、 (気流現象の支配者) に移つり、 地下には悪鬼の住する処として地獄を求めた。そしてこれらの神の存在は、 地上の諸神の信仰に移っつて、天空地の現象に即して無数の 種々の天然

いて種々の儀礼や祈祷、また供養法なり咒術等が案出されて神意を動かす秘法ともなっていた。② 相互に諸神は人間の味方となったり、敵となって運命を司さどり、ここに古代インド人は神と人との通路を開いていく方法に於

Vada の讃歌にはこのことをうたって次の如く述べている。

ラ)を殺し、水〔路〕を切り開き、山腹を穿てり。 」 「われ今宣らんヴアジユラ(インドの武器、電撃)手に持つインドラが、最初にたてし勲業を、彼はアヒ(水を堰きとめる蛇形の悪魔ヴリト

「震う大地をうち固め、揺らぐ山々をとり静め、天も安けく支えたり。虚空の果てを測りては、その拡がりをいや増しつ、その神の名はイン

「悪魔アヒ(ヴリトラ)を殺しては、七河の流れ滔々と、ウアラ(悪魔の名)の囲みを破りては、群れなす牛を奪還す。雲まに火(電光)を

生む戦の猛者、その神の名はインドラ天」

ろうが、このインダスの神インドラがインド創造神として不動の地位をアーリア人のバラモン達によって与えられたともいえる。 クシュ山脈を越えてインダスの河上流の地域に侵入した彼等の讃歌でもあった。そして先住民族を悪魔化し、沃地を奪取する姿でもあったであ もちろんこの神話の歌は、 「馬・牛・戦車・村人も、 一雷光の神格化でもあり、水を支配する川をも意味すると同時に、 彼の指示に従いつ、曙つぐる暁紅も、 天翔ける日も彼生みき水の流れの道しるべ、 その神の名はインドう天」® 反面インドにアフガニスターンよりヒニドウー 20

たためにこれを無視することもできなかったであろうと考えられる。 神話作成の結果、それは釈尊当時のインドのバラモン思想の中にも強く存在し、民衆の考え方造物主に関する宇宙観として大きな力を持ってい 須弥山図に於ける帝釈天の地位は、仏教の発展以前においてかくも組識立てて、存在したのであって、このようなアーリア人の古代インドの

ると共に、 る」とか「輝く」との意味で、それらの神々は、天・空・地の三界に配分され、その数は通常三十三神といわれている。 人間として表象され、 ことにヴェーダのなかにあらわれる多数の神々はdera 「天的なるもの」の地位を与えられ、漢訳経典では、天と翻訳された。それは「投射す 罪のつぐないをする人にはこれをゆるすとされている。 そして神に対しての人間の希望は、 人間的弱点すら伴なうものと考えられている。 人間の苦楽は神の仕事に依存するものと考えられ、 財宝・利益・家畜・健康・長寿・名声 神は邪悪な人間を罸す そして神々は偉大なる

展して、さらに倫理的な性格を加味して須弥山思想として再登場してくる。 百年後の第一次結集のなかに説かれたという長阿含経のなかにこの組識的なヴェーダ時代の宇宙観が、吸収され、それは仏教的宇宙観として発 た。@ そしてこのような古代インドの神話的宇宙観が、須弥山思想の構成に大きな要因となったことは否定できない。そしてそれが、釈尊入滅 繁栄・子孫・勝利を決め、 その反而、 苦痛、 困難、 不幸、 危害、 病気などよりのがれようとしてこれらの神々に祈願をこめる立場にあっ

- ) 大仏蓮弁拓影
- 印度思想史 木村泰賢 リグヴェーダの哲学、参照
- ) ヴェーダー、アヴェスター世界古典文学全集インドラの歌
- ④ インド哲学史 金倉門照 ヴェーダの宗教と思想、参昭

#### 、須弥山説の変遷

もそれを全く無視して説くことはかへって民衆の離反をも起し兼ねない状況でもあったであろう。 仏教の示す宇宙論については、その人生論と交錯しているために、二者互いに相影じていることを知らなければならないことはいうまでもな その構成については、 先に述べた如くインドの古代神話より発生するものであったが、かかる婆羅門を中心とする宇宙観について釈迦自体

な倶舎論のやうな完成されたものではなく、初期の部派仏教の素朴なあり方をよく示している。 しかしてこの古代の宇宙構成を綜合的に指示しているものとして長阿含経に含まれた宇宙観をさぐってみたい。もちろんそれは後に示すよう

欝単日品、 世界一のと説明しているが、そのあとで須弥山世界の構成を細部にわたって説いている。もちろんこの構成はただこの閻浮提州品のみならず、 王、千四天王 千忉利天、千焰摩天、千兜率天、千化自在天、千他化自在天、是為"中千世界、如"一中千世界"、爾所中千千世界是為"三千大千 山王、四千天下四千大天下、 ことに宇宙の広大さを長阿含経に含まれる世紀経閻浮提品では「如\*一日月周』行四天下,、光明所、照、 転輪聖王品、 地獄品、 四千海水四千大海、四千龍四千大龍、四千金越鳥、 龍鳥品、 阿須倫品、 四天王品、忉利天品等にわたって見るとき次図(第一図) 四千悪道、四千大王、七千大樹、八千泥犁、十千大山千閻羅 如,是千世界、 の如き構成となる。 中有三千日月二、 千須弥

視することはできない

この宇宙構成については、やはりその原流として、釈尊以前に発達したインド神話 (前掲) またついで発達したバラモンの世界観の構成を無

に属する種々の書にある世界観の影響を考えなければならない。® このバラモンの世界観については木村泰賢博士がその著「小乗仏教思想論」で述べていられる如く、バラモン経典のなかのプラーナ (Purāna)

宙構造にはそのまま受けつがれている。 の黒縄地獄に於て熱銅を以て毛髪の数程苦しまされなければならない等のことである。このような古代宗教に於ける倫理思想は三界の思想の宇 の罪障をつぐなはなければならないものと二つに区分して示している。例えば自分の父母を殺し、または婆羅門を殺したものは、広さ一万由句 そこでは宇宙を上界と下界とに分け、その主間に須弥山を以て上界へ昇る階梯と考えている。そしてこのようなバラモン教の世界観では、天 (解脱者の住する浄土)に転生するもので、下界、例えば地獄の如く種々の罪悪を犯したものが、それ相応の下層地獄に生れて、自己の生前

man)は仏典の中ではその光明、不死の力はもはや与えられず、単に仏陀に帰依する善神と化してしまう。そしてインドラ(帝釈天)の方が神 宮の中の梵加夷天宮に移されている。それはやはり須弥山の中腹に四天王天を存在さす必要からも忉利天との関聨のもとに、三十三天の中央は 帝釈天の「恵み深きもの」としての地位をより高く釈尊は認めたためであろう。そして梵天を遊離させることに於てバラモン教を離脱するに足 仏教の須弥山(Mhā Sumeru)の上の忉利天では梵天より帝釈天(Sakra あるいは Sakradevānāmindra)に重点が置きかえられ、梵天は十二天 々の主として、仏教の教える「耐え忍ぶ」という徳を持っているものとして忉利天の主として君臨するに到ったのである。 る超越性を具備しているものとしての自覚が高まったものとも理解できる。 そしてもともとインドの造物主であったプラフマン(梵天=Brah-またバラモン教でいう須弥頂上の忉利天(Trayastrimsa)の三十三天についてもこの教の世界観ではもとは造物主たる梵天が中心であったが

経・長阿含経等の思想的発達を見ることによってより明となる。 せていこうという努力をなしていることを認めることができる。そしてこの須弥山思想を大きくかかげているものとしては大楼炭経・起世因本 に対する解決をこの世界図を中心として階層的に説明することにより、上天思想と墮地獄思想を交錯して当時のインドの人々を倫理的に悟入さ 仏教の須弥山の構想に於ては、バラモン教世界観を大きく転回しているが、その主よう目的は「諸善奉行」と「諸悪莫作」の根本的な十善行 所作来者、皆悉具受」®とその悪のよってきたる処を追求している。そしてさらに のとして、その過去の悪のために墮地獄に於ても死滅ことができないとて「過悪未尽故不死」®という応報思想をもって地獄を両いている。 この楼炭経の思想は、 これらの原始仏教経典に於てかかる倫現思想の強いのは、この転輪聖王品と、それと対称的な地獄品、さらには人々の転生を説いた部類に多 行を行ずることによって天下が安泰となると説いていることは、王者はすべからく十善を以て政治にのぞむべきことを意味づけている。 たとえば大楼炭経にも、 もし身ロ意の三業が清浄でないときには直ちに墮地獄の憂目に合うものと規定づけられている。そしてそれは生前の罪悪をづくなうべきも 転輪五哀念諸郡国人民、如父、哀子諸国人民、受敬転輪王如子愛父、転輪王治下、閻浮利地平正無有高下」◎と、人々が転輪聖王の十善 起世経になるとさらに高められている。地獄でうける悪業のむくいについても「命既未終、乃未尽悪不善業、及以人身 転輪王の国土統治について 「転輪王以正法行為政現、 不転善現、行十善事、諸教小国王、傍臣左右人民、奉行十善 23 -

「以身悪行、口意悪行、 如是作己、彼因縁故、身攘命終、当堕悪趣生地獄中」

「以身善行、口意善行、 如是作己、彼因縁故、身攘命終、生於天上、此處識滅、 彼天上識初相続生」の

と、善行を修するものは天上界一、悪行に堕するものは地獄に生れかわるものと述べていることは、初期仏教に於ける小乗的な根本的使命を示

しているといっていい。

して東方のウッタラクルに生れる人の因級に托して人間の善悪の方向について述べたなかに、 このことは長阿含経にもうけつがれ吸収されている。あるいはまたこの起世因本経は長阿含の世記経の別行異訳であるともいわれている。 7

者は悪趣に墮す。殺さざる者は善趣に生ず。是の如く窃盗邪淫、両舌悪口妄言綺語、貧収嫉妬邪見なる者は悪趣中に墮す。不盗不婬、 「人前世に十善行を修し、身壌命終して欝単日に生れたるなり。寿命千歳にして不増不減なり。是の故に彼の寿命千歳なり。復次に殺生する

華厳経に於ける須弥山思想の受容

口妄語せざる者は則ち善趣に生ず

阿含を通じた須弥山思想と善趣・悪趣(天上・地獄)の思想が統一整理されるにいたったのが俱舎論である。 この**欝**単日州人の善なる性格に照らして述づてあるも、この十善行は善趣に、十悪行は悪趣にとの思想は初期の小乗的教学体形では最も基本的 な型態であった。そしてそれが悪趣(地獄)の内容が充実されるにしたがってより具体的に説明が加えられるに到ったのである。このような長 もしくは不殺不盗不婬、両舌悪口妄語綺語せず、貧収嫉妬邪見せざるものあらば、身壤命終して欝単に生じ、寿命干歳不増不滅なり」®

- ① 長阿含経十八世起経閻浮提州品第一(大正一、一、二四頁
- ② 小乗仏教思想論 木村泰賢 婆羅門経の世界観(特に物器世間について)
- ③ 原始仏教の思想 中村元 神々と宇宙、二〇二頁参照
- ④ 大楼炭経 第一(大正一·二三·二八二頁)
- ⑤ 同 右 第二、二八四頁a
- ⑥ 起世因本経 第三、地獄品中(大正、二五、三七七頁b)
- 同 右 第七、三十三天品中(大正二五、四〇一頁a)
- ) 長阿含第十八 世記経 **欝**単日品(大正一、一一九頁 b)

(国訳一切経、阿含部七、三七九頁)

## 三、俱舎論における須弥山思想

四州に附属する中州が加えられ、その世界図の下部に地獄に於ける熱寒の区別をもうけて罪障による墮地獄の思想をもりあげている。 天部に於ては静慮処(禅天)にもとづく階層分離がおこなはれ、東勝身州と西牛貨州が、その図形が半月形と円形が置きかえられている。また 第十一の分別世間品第三の四、五ではその取扱ひにおいてさきの諸経典との相異が見られる。倶舎論の構成図に於ては、 さきの大楼炭経や起世経、ひいては長阿含経(世記経)の思想より起こりさらに発展整理されたものが倶舎論における器世間論である。特に、 長阿含の構成形態より

しかしかかる図形の相異もさることながら思想そのものに於て、長阿含等に見られる十善思想は消滅し、劫による業の増上力に中心を置いた

謂諸有情業増上力」 によるものとして 器世界の原動力をさぐろうとしてい

る。 ①

理解が高まっている。そこには「三千大千世界如是安立形量不同、

ると説いている。そして業の増上力の不足する下界の眼には上界上地を観ることができないのはこのためである。 いる。◎ 釈論にも「由衆生増上業所生」◎ として宇宙観を用いて無上菩提を得る段階として説明しようとしている処に倶舎論の特徴がある。 そして下天有情の上昇の条件としても「離」通力依い他 この有情の業の増上力とは、器世間 (須弥山世界)の種々の有様は有情の協同的所産として生れたもので、共業共感によるものと考えられて 下無、昇見、上」

②と有情の業の増上力をみとめることによって上天に昇ることができ

色界、欲界と三界との人生観にもとづかない単なる器世間の区分を廃したのである。別図に示すとほりである。 そして倶舎論では長阿含等に見られた十八宮と四智天の間を定と慧との均等を得るため四層の静慮(phoxaña) をを新たに説置して、 (第二図

しようとすることに於て三界説定の基本的な思考があった。中村元博士も もちろんこの三界区分についてはわれわれの住む欲望の領域 それを物質的なもののある世界と、 物質的なもののない世界との二つの区分を見つめながら、 その寂滅(消滅 nirodha)の境地を開展 (欲界)、それは人間のもつ欲望の集積によって生存する世界を考えることより

つの領域に住する生存者といえども『この止滅を知らないが故に再び迷いの生存をくりかへすにいたる』® 「止滅 (nivodha) の境地は、 このすぐれた物質の領域 (色界)と物質の無い領域 (無色界) とのかなたにあると考えられた。たといこの二

て有名な世界からぬけ出すことであると倶舎論で述べるにいたっている。 この滅の思想= (止滅の思想) は、須弥山世界説の転生思想を根本から打やぶるものであった。その滅への歩みは菩薩の大慈悲と我々の行に於

事実難」信、 不,以,自苦楽,為,己苦楽,、不,見,異,他而別有,自益, 薩久習:慈悲一、 |済||他有情 智者同悉如、是、 無心潤和己、 ·於、巳何益、 雖、無、利己、 菩薩数習力故、 有、大慈悲、、於,如、是有情、、此事実難、信、 菩薩済」物遂、已悲心,故以、済、他即考、已益、、 而楽』他益二、 捨"自我愛'增"恋"他心"、 如何下、信、 又如有情由,數習力一、於,無我行,不,了,有為一、執以為,我而生,愛著一、由,此為,因甘負, 由,此為,因甘負,鬼苦,、如何不,信、 如有,久習無,哀愍,者,、雖,無,益,己而楽損,他、 誰信,菩薩有,如,是事,、 有一懷潤,已、 以"他苦'為"己苦」、用"他楽'為"已楽 無大慈悲、 世所,同悉,如是、 於如 菩 此

とのように自分と他人との関係、それは発展すれば有情世間のすべてのあり方について自己の欲望を滅尽して他の有情のための無我行にいそし 自からにやすらぎが求められるものである理解することであった。そしてかかる立場に立つときはじめて「心に常に忿毒をいだ

近づくことができるのであると説いている。 を次に知る必要があった。そしてこの認識作用は想いがあるのでもなく無いのでもないその奥にある行の滅尽を知ることにより仏の無上菩提に じても、すべて認識作用に縁って起こるのであって、この認識作用が消滅するならば、苦しみが生ずることはあり得ないという緑起のことわり たのである。そのためにもこの三界世界図の構成は倶舎論にとっても重要な意義をもつものであった。そこではわれわれはいかなる苦しみが生 そしていまや有情世界の様相を示すことは人間の存在を明かにすると同時に寂滅の世界に空じなければならない行道の階梯を示すものとなっ 好んでもろもろの悪業を集めて、 他の苦を見ては欣税するものは死して琰魔の卒となる」のといわなければならなかった。

この点における発展はやはり如来蔵思想を説く華厳経における須弥山思想の受容を考えるうえにも大きな前提となるものである。

① 俱舎論第十一分別世品第三ノ四(大正二九・一五五八、五七頁a)

- ② 同 第十、第二節九山、(国訳一切経四六七頁注記)
- ③ 阿毘達磨倶舎釈論巻第八(大正二九・一五五九、二一六頁a)
- 倶舎論第十一分別世間品三ノ四(大正二九、一五五八、六十頁c)
- 原始仏教の思想下(中村元選集、三界説の前芽(二四一頁)参照

(5) (4)

- ⑥ 倶舎論十二分別世間品三ノ五(大正二九、一五五八、六四頁a)
- ⑦ 俱舎論十一(国釈一切経四七七頁)

# 華厳経に於ける須弥山思想の受容

天宮宝華厳殿「趣」兜率天宮荘厳殿「」 ® という境界に達して説法を始めるという構想のもとに 演ぜられたのは共通している。 見られるのである。ただ、 華厳経に如ける須弥山思想の受容については、多くの開聠性を見ることができる。まづ華厳経全体の品の構成においてその説処を中心として 旧訳と新訳に於てその品の構成は多少増減があるが、釈尊が「以『自在神力』、不」離』芸提樹座及須弥頂妙勝殿上夜摩 これを両巻の構成

より見ると次の如くなる。

(第 表) 六 + + 華 八 厳 華 厳 仏昇須弥頂品 昇須弥頂品 13 10 菩薩雲集妙勝殿上説偈品 14 須弥頂上偈譛品 仏昇夜摩天宮自在品 昇夜摩天宮品 15 夜摩天宮菩薩説偈品 夜摩宮中偈譛品 昇兜率天宮品 如来昇兜率天宫-19 23 宝殿品 兜率天宮菩薩雲集讃仏品 24 兜率宮中偈讃品

间 カダ国寂滅道場に於て開会されたときに集まっている大衆のなかに天部の諸天も勧請されている。 **醯首羅天の十天が見えている。** 上門で、 このような構成は、 このように品の構成より須弥山→夜摩天→兜率天と欲天の中で説法がおこなわれている。 もちろんこの天部についての理解に於ても、 その天部は三十三天・夜摩天・兜率天・化楽天・他化自在天・大梵天・光音天・遍浄天・果実天・摩 表) (法門) **碣頌の場合は向下の様相を示している。** 摩醯首羅天=法界虚空寂静方便光明 単に品の場合のみならず、世間浄眼品に於ても見られる。そしてここに釈尊のマ

[n] 1:

・向下の二つの解釈を示すためにも、

倶衆としては

図示すると

(第

切衆生諸根法雲

天-観察衆生善根 遍

(天)

净↑

美 大 梵←楽← 化 切法分别化 率 兜

音↑ 光 寂静愛楽滅衆生苦 =照現諸法入不思議

> **大**=成熟諸仏転法輪 → 天=諸兜生離憂廻向善根 (<sub>向下</sub> ↑ \ 向上/

念頂「、一 このように釈尊の説処と同様に、華厳経にあらはれた天衆の上下は、 切現化、 充満法界」という考え方のために悟りの段階としての上界への向上という天部の上昇は、 その根本的な境界は、 す?て「盧舎那仏宿世善友」であり、 衆生教化の成仏つの方向において また「於」

の虚空寂静の方便を求める姿は、衆生の雑憂の善根から出発し、 向下の性格をとらざるを得ない仏教の上求基提下化兜生の根本的な性格を示すものであるといえるのである。すなはち他化自在天に於ける法界 滅苦と善根積重の方向は向上へおもむかなければならないし、 それはまた仏の

華厳経に於ける須弥山思想の受容

-27 -

という序分において見られることは、全巻に通ずるといってもさしつかえない。 菩薩となって下生すべきであって、弥勤の上生下生の思想もこの釈尊のかかる態度にあらわれているといってもいい。そしてそれが世間浄眼品 方便のため、 衆生済度のため一切兜生の諸根を見つめ法輪を転門なければならなかった。そして一切衆生が悉皆成仏の果を得るためにも如来は

の内観による菩薩道の階梯を示すものでもあり、あわせて住・行・向・地の実践道を提示せんとするものでもあった。 そしてまたこの昇天についても信→住→行→向→地の法の向上を示すものともいわれている。そこでは欲界における天界・天衆の表現は仏陀

華厳経中にある諸天の名称を綜合して三界図を構成してみると次の如くなる。 (第三図)

この図は、大仏蓮弁図とも共通している処も多いが、その構成の基本となったのは、如来光明覚品の記述である。

金剛色、 世界塵数の菩薩の眷属有りて、囲遶せるを見るが如く、百億の閻浮提も亦復是の如し。仏の神力を以ての故に、百億の閻浮提には、皆十方に各 億の遍浄天、百億の果実天、百億の色究竟天を照し、此世界の有ゆる一切のもの悉く現ず。此に仏、蓮華蔵の師子座の上に坐したまひて、十仏 須弥山王、百億の四天王天、百億の三十三天、百億の時天、百億の兜率陀天、百億の化楽天、百億の他化楽天、百億の梵天、百億の光音天、百 自在智仏、 精進首菩薩、法首菩薩、智首菩薩、賢首菩薩なり。是諸の菩薩の従来せし所の国は、 百億の大海、 大菩薩有り、各十世界塵数の菩薩の眷属と倶に、仏の所に来詣せるを見る。謂ゆる文殊師利菩薩、覚首菩薩、 玻瓈色、如実色の世界なり。各本国の仏の所、 世尊、 梵天智仏、伏怨智仏の所に於て梵行を浄修せり。」 百億の金剛囲山、 両足の相輪より百億の光明を放ちたまひて、遍く三千大千世界の百億の閻浮提、百億の弗婆提、 百億の菩薩の生、百億の菩薩の出家、百億の仏の始成正覚、百億の如来の転法輪、百億の如来の般泥洹、 謂ゆる、不動智仏、智慧火仏、浄智仏、具威儀智仏、 金色世界、楽色華色、 **薝蔔華色、青蓮華色、金色、** 明星智仏、究竟智仏、無上智仏、 財首菩薩、宝首菩薩、 百億の拘伽尼、 百億の欝単越 百億の

兜率天・他化楽天・梵天・光音天・遍浄天・果実天 ・ 色究竟天等を照らして、 (尽舎那仏)は蓮華蔵の師子座に座しているということを明にすることであった。もちろん蓮華蔵世界についての描写に於ては旧住では盧舎那 • 宝王如来起品、 ここでは釈迦が両足の法輪より光明を放®って差別の事を論じ、四州・大海・大鉄囲山・如来の転法輪、 新経では世界成就品・華蔵世界品・如来出現品等に各処で述べられているが、このようなととのった須弥山世界の描写はこ 世界の一切のものを現出し、 須弥山・四天王天・三十三天・時天 その結果述べようとすることは仏

品

の部分が最も整理されている。たださきの図の諸天は関しては菩薩十無尽品®の天界の分類を引用して住成した。

仏事を顕現しようとする考え方に立つものであった。これはまた八十華厳の場合も同様である。 に」®との構想を以て須弥山世界を受容している。そして華厳的な理解に立って一会一即一切会の方向は根源的には一念の中に於て三世一切の る目的があったのである。そして須弥山世界は仏の所照の対象であり、 「如来の出世は一乗円教を以て、須弥楼山等の一類の世界に於て、化を施す分斉を顕さんが為の故に」®「一会即一切会」を明かにしようとす 探玄記ではこの構図については二十五重 をかかげて 「仏身光を以て事を照して衆を見ることを得しめむ」 ために、 文殊菩薩は偈をかかげて 「所照は世界無辺なりといえども、皆是れ須弥楼山世界なるを以ての故

しかしこれらのことの理解については、演義鈔等にも

「是一会偏..一切処...、非..是レ多処各別ニ有レニ会、乃至法界モ亦如」是偏ス此ノ円融ノ法非ゞ。思之境ニェ」®

このようにこの一会一切会は如来の神通力により同処同会であって、 異る場所とは考えられないが、その根底には思の境でないとして述べてい

る。そのことは、この文のあとにつづく光明覚品の偈頌の中にも、

能見"此世界 一切処無著 如来身亦然」 是人疾成仏

十枚者公园 鱼目卡鱼目 一切盐既 余 是皮护少鞋

(能く此世界の、一切処に著することなく如来身も亦然なりと見ば、是人はすみやか)

(疾)に成仏するであろう)

計数諸仏国 色相非色相 一切盡無,餘 是彼浄妙業

無量仏土塵 一塵為二一仏」 悉能知其数 是彼浄妙業

(諸仏の国の、色相と非色の相を計り数えて一切を尽して餘すこと無かれ、是れ浄妙の業である。無量の仏土の塵、一塵を一仏と為し、悉

く能く其数を知れ、是れ彼浄妙の業である)

(一切の世界は如来の境にして、悉く能く為に正法輪を転ずるも、 法の自性に於ては転ずる所無し、 無上の道師は方便もて説きたまう)

若能如,是了,諸法 是知言諸仏無量徳 観 察諸法及衆生 国土世間悉寂滅 心無」所依一不二妄想

是名"正念"仏菩提 衆生諸法及国土 分別了知無」差別」 善能観察如自性 是則了!!知仏法義

是れ則ち仏法の義を了知するなり)の 所依なく妄想せざれば、是を仏の菩提を正念すと名く、衆生と諸法と及び国土とは、分別了知して差別無し、善能く自性の如と観察せば、 (若し能く是の如く諸法をさと(了)らば、 是れ諸仏の無量の徳を知らん、 諸法及び衆生と、 国土世間とを悉く寂滅なりと観察して、心に

融道無礙であらねばならないとするものである。釈迦と舎那の関係は十身具足して三身の区別を立てない処に華厳の立場がある。 とある考え方とも共通する。そして華厳の教学の開展はかかる釈迦牟尼を盧舎那として再現する処に、釈迦の一会は舎那の一切会となって、

「往』詣盧舎那菩薩所住宮殿、恭敬供養(中略)而不」見』盧舎那菩薩」、時有』天子|作』如」是言|、此菩薩者、今己命終、生』浄飯王家|乗』梅檀 処,摩耶夫人胎,、爾時諸天子以,天眼,観盧舎那菩薩摩訶薩,」®

舎那を大蓮華が香水海より湧出した上に見理された蓮華蔵世界の中心に配して、一位一切位の立場をも説明しているのである。 でもあった。そしてこの二者が相即相入する処にも理事無礎法界の証(あかし)として見現しようとした。そして釈迦を閻浮提に位置を与え、 舎那の再誕、 あるいは下生としての釈迦を認識していることは、やはり閻浮提の転法輪の転輪聖王としての地位を釈迦に与えんとするため

害の饒益は衆生の一切の善根を壌せず、 は ゆる滅悪の饒益は善法を長養し、 ことを得。何を以ての故に。日は能く普く無量の光を放つが故に。如来身の日も亦復是の如く、無量の事を以て普く能く一切衆生を饒益す。 ところにあった。そこでは仏の智日としてのありさまをよく述べている。いま状況を明にするため、特に国釈書を提示することとする。 復次に仏子、譬へば日の世間に出でて無量の事を以て、衆生を饒益するが如し、謂ゆる闇冥を滅除し、一切の山林、薬草、百穀、卉木を長養 そして華厳経における最もはなやかな盧舎那の出現(光明遍照としての性格)は性起品に見られる仏の太陽としての性格を合一して例証した 切の根力覚意を長養し、 冷湿を消除し、空を照して虚空の衆生を饒益し、池を照せば則ち能く蓮華を開敷し、普く悉く一切の色像を照現し、世間の事業皆究竟する 堅信の饒益は心の垢濁を除き、見法の饒益は因縁を壌せず、天眼の饒益は悉く衆生の此に死し彼に生るるを見、 普照の饒益は一切衆生の闇冥を除滅し、大慈の饒益は衆生を救護し、大悲の饒益は一切を度脱し、正法の饒益 慧光の饒益は一切衆生の心華を開敷し、発心の饒益は一切菩薩の所行を究竟す。何を以ての故に。如来 謂

復次に仏子、 譬へば日出でて先づ一切の諸大山王を照し、次に金剛宝山を照し、然して後に普く一切の大地を照すも、 日光は是念を作さず、

身の日は普く一切の慧の光明を放つが故に。仏子、是を菩薩摩訶薩の勝行にして如来を知見すと為す。

のみ。 次に声聞を照し、 て如来を知見すと為す。」®そしてこれは尽舎那の妙法を最も正しく表現していることからも思想的には以前の舎那と釈迦との関係をより拡大し 切を照して明了ならざる無し。但衆生の希望、善根に不同あるが故に、如来の智光は種種に差別せり。 益の因縁を作す。如来の智慧の日光は是念を作さず、『我当に先づ菩薩を照し、乃し邪定に至るべし』と。但大智の光を放ちて普く一切を照す 復是の如し、 『我当に先づ諸大山王を照し、次第して乃至普く大地を照すべし』と。但彼山地に高下有るが故に照すに先後有るが如し。 仏子、 譬へば日月の世間に出現して、乃し深山幽谷に至るまでも、普く照さざる無きが如し。如来の智慧の日月も亦復是の如く、普く一 無量無辺の法界智慧日輪を成就して、常に無量無礙の智慧の光明を放ち、先づ菩薩摩詞薩等の諸大山王を照し、 次に決定善根の衆生を照し、応に随ひて化を受けしめ、然して後に悉く一切の衆生を照して、乃し邪定に至り、為に未来の饒 仏子、是を菩薩摩詞薩の第四の勝行にし 如来応供等正覚も亦 次に縁覚を照し、

「婆婆世界中(中略)仏号不同、或称,悉達,、或称,満月,或称,師子吼,、或称,釈迦牟尼,、或称,神仙,、 或称"盧舎那一、或称"瞿曇」、」 ⑩

て華厳の法界厳浄の態度をあくまで貫ぬこうとしている。如来名号品の中には、

そして4大乗刀は華嵌牧臣よして10全形りた置まと月童食り41り叫く、と釈迦と舎那を同義に配していることはさきにも申しのべた道りである。

そして広大無辺な華厳教主としての舎那の位置は光明遍照の名の如く、インド仏教の教主としての釈迦の位置から仏教宇宙観をふまえた世界

性のある舎那に向上していったのである。

現在東大寺大仏の蓮弁に画かれている毛彫図はかかる思想的な背景に画かれたのであって単なる梵網経的な 小乗的な 構想ではない@ そしてその蓮華蔵世界の構造にインドの世界観の現形である須弥山世界の構造があきらかに残存するに到ったのである。 (第四・五図) 第四

図

この図の成立の構成の変遷については稿をゆづるが、さきの華厳経の所説とは少し構成を異にしている。

の説法の様相のもとにあらはしている(これは舎那を説明するために釈迦を表しているともいえるし、その時代の釈迦信仰との関聠も老えなけ 最もその構成に到っては、 無駄をはぶき、天上昇の諸仏の配置は自由である。天上の舎那の法場には化仏と基薩郡に囲まれた盧舎那仏を釈迦

そしてその構成は先に示した如く、 (1)地獄がはぶかれている。 (2)閻浮提中に釈迦三尊を立てている。 (3)大蓮華の涌出、 (4)阿耨達地の龍王等

て大仏造顕が計画されたのであって、ここにこそ聖武天皇の雄大な構想が立体化された「華厳経為本」の根本義が明らかにされたのである。そ 法会の宇宙的性格をはなやかに演出することに成功している。そしてそれが空中に(処空)に大会を演じ、世界荘厳のより具体的な現実化とし 経典の内容より是非挿入すべきものは入れて三界図は簡略化されている。そして図形はよりわかりやすく、倶舎論の構成にもどしながら舎那の してかかる観点に立つとき、華厳経に須弥山思想を受容することによって、より拡大され超越した法界厳浄の究竟に到ることを以て、 への意欲を燃やされたのがわが国における聖武天皇の理想とも合致して、この偉大なる大仏尊像が、その結果として造顕されるに到ったのであ 国土荘厳

大方広仏華厳十三(大正九、二七八・四七八頁b)

る。

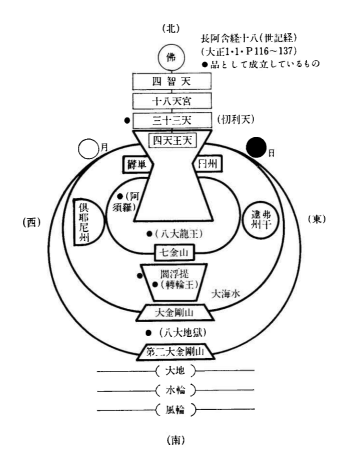
- 图 医积大蔵経 華厳第一 如来光明覚品五
- 大方広仏華厳経十二菩薩十無尽蔵品(大正九、二七八・四七七b)
- 華厳経探玄記第四(大正三十五、一七三三・二七二頁a)
- 同 右(b)
- 大方広仏華厳経礙演義鈔十三之上、十丁
- 大方広仏華厳経第五、光明覚品偈(大正九、二七八・四二四頁b・四二五頁a)
- 大方広仏華厳経第三十二 仏小相光明功徳名第三十(大正九、二七八・六〇五頁。)
- 同右 第三十四(大正九・二七八・六一六頁ab)国訳大蔵経 第十(九八五頁)

987654

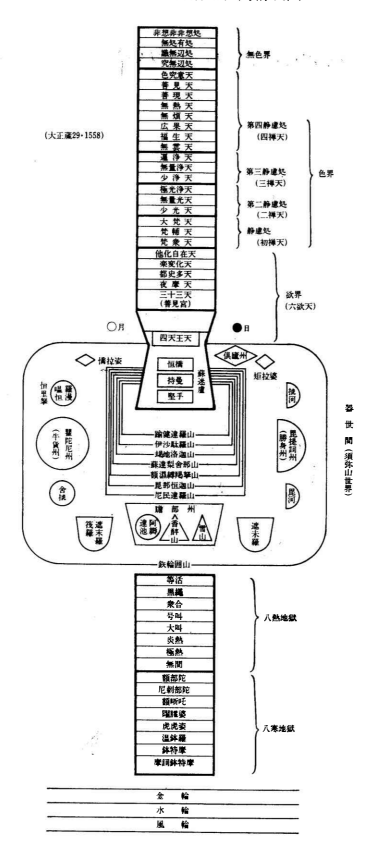
- 同右 第四、如来名号品(大正九・二七八・四一九頁a)
- 大仏蓮弁拓本図
- ) 赤松俊秀先生退官記念論文集、小稿「奈良時代における釈迦信仰について」参照

#### 須弥山世界構成図 (第1~5)

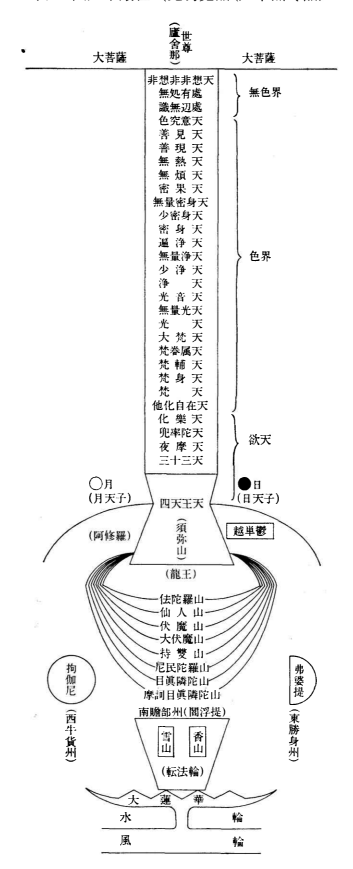
#### (第一図) 長阿含経仏教宇宙図

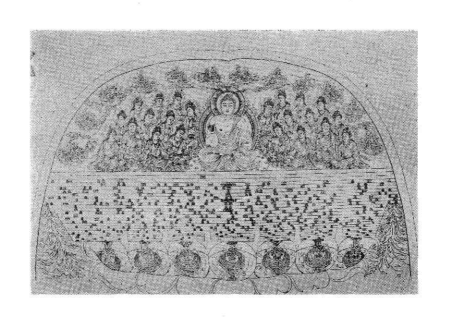


#### (第二図) 俱舎論器世間構成図

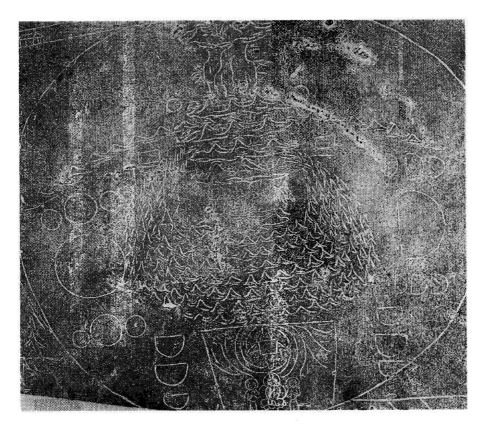


(第三図) 華厳経(光明覚品() 十無尽品)



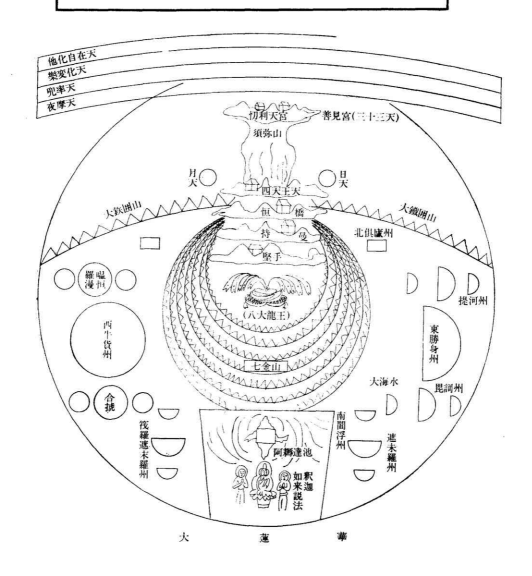


(東大寺大仏蓮弁拓影)



#### (第四図) 大仏蓮弁須弥山世界構成図

大 仏 蓮 弁 復 原 図



#### (第五図) 大仏蓮弁構成図

